
  
  

 
 

  
 

 
  

 

LA PROBLÉMATIQUE DE L’AUTORITÉ
*

École Normale Supérieure d’Abidjan

ARTICLE INFO  ABSTRACT
 

 

 

Associé au pouvoir et à la violence, l’autorité est un concept qui mérite d’être examiné. Pour Arendt 
(1972, p. 123), elle ne relève ni de la 
reconnaissance qui s’inscrit dans une continuité historique. Les Temps Modernes sont marqués par un 
processus de désacralisation des sources traditionnelles de la relation de commandement à obéi
entraînant une crise de ses formes d’exercice. Cette contribution se situe dans le cadre théorique de la 
philosophie de l’éducation et se propose d’interroger les conditions d’une autorité légitime. Il sera 
question d’analyser les facteurs ayant con
entrevoir des pistes de solutions. Cette étude en mobilisant la méthode analytique, vise à comprendre 
les dynamiques qui relient la crise de la prééminence à des phénomènes comme la montée des 
incivilités, la défiance des institutions. L’objectif est de réfléchir aux modalités de préservation des 
hiérarchies pour le bon fonctionnement et la cohésion de la collectivité.
 
  
 

Copyright©2025, KOFFI Lopez Emmanuel Oscar. 20
permits unrestricted use, distribution, and reproduction 
 
 
 
 
 

 

 
 
 

INTRODUCTION 
 

L’autorité constitue une forme particulière de relation sociale, 
distincte à la fois de la contrainte et de la persuasion. Si elle implique 
une obéissance, celle-ci ne repose ni sur la peur ni sur un assentiment 
négocié, mais sur une reconnaissance implicite de la légitimité de 
celui qui la détient. Chez Arendt (1972, p. 123), elle ne s’exerce que 
dans un cadre où elle est acceptée sans recours à la force et à la 
discussion: elle suppose une structure hiérarchique stable et une 
tradition qui en fonde la validité. Dans cette perspective, elle ne peut 
être réduite à la domination puisqu’elle repose sur un accord tacite 
entre gouvernant et gouverné, accord souvent enraci
continuité historique ou institutionnelle.  Lalande (1999, p. 102), 
l’entrevoit comme « une supériorité ou un ascendant personnel en 
vertu duquel on se fait croire, obéir, respecter, on impose au jugement, 
à la volonté, au sentiment d’autrui ». Cette représentation met en 
évidence sa double dimension: d’une part, une valeur reconnue sans 
recours à la coercition, d’autre part, une influence sur autrui, capable 
de s’imposer sans confrontation. Loin de relever d’une simple relation 
hégémonique, elle implique une structure relationnelle fondée sur la 
confiance, la compétence perçue, comme le révèle Arendt (1972, p. 
143), à travers des figures classiques telles que le berger face au 
troupeau, le médecin face au malade, le maître face à l’esclave. Ces
modèles illustrent non pas des rapports de force, mais des situations où 
le savoir, le rôle ou la fonction sociale confèrent une légitimité à l’acte 
d’un individu sur un autre.  L’autorité se manifeste comme un cadre 
d’action, qui oriente les comportements sans nécessiter d’imposition 
explicite. Aussi, sa compréhension ne peut-elle se passer d’une 
réflexion sur la dimension temporelle. Elle a sa source dans le passé, 
la tradition, la mémoire collective et cherche à se projeter dans 
l’avenir à travers la transmission de normes et valeurs pour une 
stabilité sociale. Dès lors, interroger son essence n’implique
comprendre comment les mutations contemporaines notamment la 

ISSN: 0975-833X 
 

Vol. 17, Issue, 

Article History: 
 

Received 17th August, 2025 
Received in revised form 
18th September, 2025 
Accepted 14th October, 2025 
Published online 30th November, 2025 

 

Citation: KOFFI Lopez Emmanuel Oscar, 2025. “La 
Research, 17, (11), 35481-35484. 

Keywords:  

 
 
 
 
 

Autorité, Crise,  
Politique, Tradition, Modernité. 
 
] 
 
 

*Corresponding author:   
KOFFI Lopez Emmanuel Oscar 

 
 

 

 

RESEARCH ARTICLE 
 

LA PROBLÉMATIQUE DE L’AUTORITÉ DANS LA PHILOSOPHIE DE HANNAH ARENDT
 

*KOFFI Lopez Emmanuel Oscar 
 

École Normale Supérieure d’Abidjan, Côte d'Ivoire 
 
 
   

ABSTRACT  

Associé au pouvoir et à la violence, l’autorité est un concept qui mérite d’être examiné. Pour Arendt 
(1972, p. 123), elle ne relève ni de la contrainte ni de la persuasion ; elle repose sur une forme de 
reconnaissance qui s’inscrit dans une continuité historique. Les Temps Modernes sont marqués par un 
processus de désacralisation des sources traditionnelles de la relation de commandement à obéi
entraînant une crise de ses formes d’exercice. Cette contribution se situe dans le cadre théorique de la 
philosophie de l’éducation et se propose d’interroger les conditions d’une autorité légitime. Il sera 
question d’analyser les facteurs ayant conduit à son érosion dans les sociétés modernes pour mieux 
entrevoir des pistes de solutions. Cette étude en mobilisant la méthode analytique, vise à comprendre 
les dynamiques qui relient la crise de la prééminence à des phénomènes comme la montée des 

lités, la défiance des institutions. L’objectif est de réfléchir aux modalités de préservation des 
hiérarchies pour le bon fonctionnement et la cohésion de la collectivité.

  

2025. This is an open access article distributed under the Creative
 in any medium, provided the original work is properly cited.  

 

 

L’autorité constitue une forme particulière de relation sociale, 
distincte à la fois de la contrainte et de la persuasion. Si elle implique 

la peur ni sur un assentiment 
négocié, mais sur une reconnaissance implicite de la légitimité de 
celui qui la détient. Chez Arendt (1972, p. 123), elle ne s’exerce que 
dans un cadre où elle est acceptée sans recours à la force et à la 

cussion: elle suppose une structure hiérarchique stable et une 
tradition qui en fonde la validité. Dans cette perspective, elle ne peut 
être réduite à la domination puisqu’elle repose sur un accord tacite 
entre gouvernant et gouverné, accord souvent enraciné dans une 

Lalande (1999, p. 102), 
une supériorité ou un ascendant personnel en 

vertu duquel on se fait croire, obéir, respecter, on impose au jugement, 
Cette représentation met en 

évidence sa double dimension: d’une part, une valeur reconnue sans 
recours à la coercition, d’autre part, une influence sur autrui, capable 
de s’imposer sans confrontation. Loin de relever d’une simple relation 

le implique une structure relationnelle fondée sur la 
confiance, la compétence perçue, comme le révèle Arendt (1972, p. 
143), à travers des figures classiques telles que le berger face au 
troupeau, le médecin face au malade, le maître face à l’esclave. Ces 
modèles illustrent non pas des rapports de force, mais des situations où 
le savoir, le rôle ou la fonction sociale confèrent une légitimité à l’acte 

L’autorité se manifeste comme un cadre 
s sans nécessiter d’imposition 

elle se passer d’une 
réflexion sur la dimension temporelle. Elle a sa source dans le passé, 
la tradition, la mémoire collective et cherche à se projeter dans 

ansmission de normes et valeurs pour une 
stabilité sociale. Dès lors, interroger son essence n’implique-t-il pas de 
comprendre comment les mutations contemporaines notamment la  

 
 
crise des institutions, la montée de l’individualisme, ou encore la 
transformation numérique affectent sa perception, son exercice et sa 
reconnaissance? Qu’est-ce l’autorité
relation au temps ? Pourquoi, à l’heure actuelle, se pr
comme une exigence indéniable ? 
 
Du sens arendtien de l’autorité: 
liée avec la force et la violence. Elle serait la capacité dont dispose 
quelques personnes à contraindre leur semblable afin d’obtenir d
soumission. Dans ce contexte, elle s’identifie à l’absolutisme et se 
donne à voir comme le pouvoir d’en imposer aux autres par l’usage 
de la force. Elle s’appuie sur l’argument suivant lequel
remplit la même fonction que l’autorité, à s
alors la violence est l’autorité. Si pour le sens commun, l’ordre 
hiérarchique s’assimile à la contrainte, pour Arendt (1972, p. 123), il 
n’en est rien : « l’autorité exclut l’usage de moyens extérieurs de 
coercition ; là où la force est employée, l’autorité proprement dite a 
échoué ».  
 
La relation de supériorité se présente comme le contraire de 
l’égalitarisme, du despotisme totalitaire. Elle n’est pas réductible, 
comme le signifient Kerlan et al. (2021, p. 17), à «
elle ne se confond pas avec le pouvoir, la possibilité de contraindre 
légalement ». Elle n’est pas non plus l’exercice abusif d’une puissance 
sur autrui, l’autoritarisme ». Parce que l’autorité exclut la contrainte 
physique, elle n’est ni la brutalité ni la domination. Cependant, elle 
n’est pas que le contraire de la barbarie; elle se définit également en 
opposition à la persuasion: « L’autorité est incompatible avec la 
persuasion qui présuppose l’égalité et opère par un processus 
d’argumentation. Là où on a recours à des arguments, l’autorité est 
laissée de côté (Arendt, 1972, p. 123) ». Ainsi, l’inégalité naturelle se 
présente comme le contraire de la manipulation. En ce sens, le recours 

International Journal of Current Research 
Vol. 17, Issue, 11, pp.35481-35484, November, 2025 

DOI: https://doi.org/10.24941/ijcr.49584.11.2025 
 

 

La problématique de l’autorité dans la philosophie de hannah arendt

 Available online at http://www.journalcra.com 
 z 

DANS LA PHILOSOPHIE DE HANNAH ARENDT 

 
 

Associé au pouvoir et à la violence, l’autorité est un concept qui mérite d’être examiné. Pour Arendt 
contrainte ni de la persuasion ; elle repose sur une forme de 

reconnaissance qui s’inscrit dans une continuité historique. Les Temps Modernes sont marqués par un 
processus de désacralisation des sources traditionnelles de la relation de commandement à obéissance 
entraînant une crise de ses formes d’exercice. Cette contribution se situe dans le cadre théorique de la 
philosophie de l’éducation et se propose d’interroger les conditions d’une autorité légitime. Il sera 

duit à son érosion dans les sociétés modernes pour mieux 
entrevoir des pistes de solutions. Cette étude en mobilisant la méthode analytique, vise à comprendre 
les dynamiques qui relient la crise de la prééminence à des phénomènes comme la montée des 

lités, la défiance des institutions. L’objectif est de réfléchir aux modalités de préservation des 
hiérarchies pour le bon fonctionnement et la cohésion de la collectivité. 

Creative Commons Attribution License, which 

 

crise des institutions, la montée de l’individualisme, ou encore la 
transformation numérique affectent sa perception, son exercice et sa 

ce l’autorité ? Que peut-on savoir de sa 
? Pourquoi, à l’heure actuelle, se présente-t-elle 

 

: De l’avis général, l’autorité a partie 
liée avec la force et la violence. Elle serait la capacité dont dispose 
quelques personnes à contraindre leur semblable afin d’obtenir d’eux 
soumission. Dans ce contexte, elle s’identifie à l’absolutisme et se 
donne à voir comme le pouvoir d’en imposer aux autres par l’usage 
de la force. Elle s’appuie sur l’argument suivant lequel si la violence 
remplit la même fonction que l’autorité, à savoir faire obéir les gens 
alors la violence est l’autorité. Si pour le sens commun, l’ordre 
hiérarchique s’assimile à la contrainte, pour Arendt (1972, p. 123), il 

l’autorité exclut l’usage de moyens extérieurs de 
orce est employée, l’autorité proprement dite a 

La relation de supériorité se présente comme le contraire de 
l’égalitarisme, du despotisme totalitaire. Elle n’est pas réductible, 
comme le signifient Kerlan et al. (2021, p. 17), à « un statut institué  
elle ne se confond pas avec le pouvoir, la possibilité de contraindre 

». Elle n’est pas non plus l’exercice abusif d’une puissance 
sur autrui, l’autoritarisme ». Parce que l’autorité exclut la contrainte 

ité ni la domination. Cependant, elle 
n’est pas que le contraire de la barbarie; elle se définit également en 

L’autorité est incompatible avec la 
persuasion qui présuppose l’égalité et opère par un processus 

à où on a recours à des arguments, l’autorité est 
laissée de côté (Arendt, 1972, p. 123) ». Ainsi, l’inégalité naturelle se 
présente comme le contraire de la manipulation. En ce sens, le recours 

 

 INTERNATIONAL JOURNAL  
 OF CURRENT RESEARCH  

problématique de l’autorité dans la philosophie de hannah arendt”. International Journal of Current 



à l’argumentation est symptomatique de sa disparition puisqu’elle 
n’est soluble ni dans le fait de séduire ni dans celui de convaincre ; 
elle doit plutôt respecter la liberté de celui auquel elle s’adresse.   
 
Les contraires de l’autorité sont connus. Ce sont, d’une part, la 
contrainte par la force et, d’autre part, la persuasion par les arguments. 
Ces perceptions sont négatrices de son essence ; elles ne disent pas son 
identité réelle, mais plutôt ce qu’elle n’est pas : l’autorité n’est ni la 
force ni la persuasion. Ces interprétations sont incapables de préciser 
sa nature. Que peut-on savoir concrètement de son caractère ?  
 
Chez Kojève (2004, p. 58), l’autorité désigne « la possibilité qu’a un 
agent d’agir sur les autres sans que ces autres réagissent sur lui tout en 
étant capables de la faire ». Elle met en relation, comme l’entrevoit 
Arendt (1972), deux catégories de personnes : d’une part celles qui 
commandent et de l’autre celles qui obéissent. Toutefois, l’obéissance 
qu’elle implique est une sujétion librement consentie. De ce fait, elle 
réside dans la capacité à exercer sur un autre une influence sans subir 
le revers de celle-ci. Elle est une relation qui unit deux consciences 
liées soit par la confiance soit par la hiérarchie des rapports. À titre 
d’exemple, il serait possible de citer la relation du troupeau au berger, 
du timonier d’un navire au passager, du médecin au patient, de 
l’enseignant à l’élève. Dans tous ces exemples, comme le fait 
remarquer Arendt (1972, p. 143), ou bien le savoir du spécialiste 
inspire confiance de sorte que ni la force ni la persuasion ne sont 
nécessaires pour obtenir l’assentiment ou bien celui qui obéit et celui 
qui commande appartiennent à deux catégories d’être complètement 
différentes dont l’un est déjà implicitement assujetti à l’autre.  
 
L’autorité, pour tout dire, est un phénomène social qui suppose une 
relation entre deux termes au moins. Sa caractéristique est de ne 
rencontrer aucune opposition de la part de ceux vers qui elle est 
orientée. C’est pourquoi elle apparaît comme un ascendant en vertu 
duquel on impose à la volonté, au jugement d’autrui. Elle doit être, 
cependant, distinguée de la domination, puisqu’elle n’est pas un 
rapport de force, une capacité à imposer l’obéissance par la contrainte, 
mais plutôt une prédisposition à obtenir une soumission volontaire, 
sans utiliser la coercition ni ouvrir des discussions pour négocier des 
ordres. En négociant, on se place sur un plan d’égalité annulant le 
rapport hiérarchique essentiel à son déploiement. Une autorité qui se 
considère comme tenue de donner des raisons est déjà affaiblie.  
 
En somme, tout rapport hiérarchique ne repose ni sur la force brutale 
qui est domination et abus de pouvoir ni sur la discussion qui implique 
un lien d’égalité. Elle est un droit de commandé accepté, tenu pour 
légitime. Elle suppose une reconnaissance entre celui qui obéit et celui 
qui commande. C’est ce que souligne Arendt (1972, p.123) lorsqu’elle 
affirme que dans la relation d’autorité, les deux termes ont quelque 
chose de commun. Ils reconnaissent la justesse d’un ordre où chacun a 
d’avance sa place fixée. C’est pourquoi elle se présente comme 
l’attribut d’une influence légitime ; elle est ce supplément qui la fonde 
et conduit à son acceptation. Que peut-on savoir de sa relation au 
temps ?  
 
L’autorité et la temporalité: L’étude du concept d’autorité dans la 
philosophie de Hannah Arendt met en lumière une dimension 
essentielle souvent négligée : la relation entre autorité et temporalité. 
De son point de vue, l’autorité ne saurait exister en dehors du temps ; 
elle s’enracine dans une continuité historique. Sa crise dans les 
sociétés contemporaines, fréquemment analysée comme une rupture 
du fil de la tradition, peut être comprise tel un affaiblissement des 
liens avec le passé, notamment une désaffection envers les traditions 
et les institutions qui fondaient autrefois le bon droit de la préséance.  
La tradition, en tant que transmission ininterrompue de normes et de 
valeurs, constitue le socle sur lequel repose sa reconnaissance. Dès 
lors que celle-ci est remise en cause, elle perd sa base historique et, 
avec elle, sa capacité à se maintenir. Mais Arendt ne réduit pas la 
notion à une simple répétition du passé. Elle insiste également sur son 
orientation vers l’avenir : l’autorité ne se limite pas à ce qui a été, mais 
doit aussi projeter une espérance de stabilité pour les générations 
futures. Ainsi, elle est doublement ancrée dans le temps, à la fois 
mémoire du passé et anticipation du futur.  

Cette double temporalité est illustréé dans la conception romaine de 
l’auctoritas : « l’auctores imperii Romanii conditoresque, l’autorité 
des fondateurs, est toujours dérivée des anciens qui l’ont obtenue par 
héritage de ceux qui ont posé les fondations pour toutes les choses à 
venir, les ancêtres Arendt (1972, p.160) ». L’autorité, en ce sens, se 
déploie dans une temporalité dialectique où le passé légitime le 
présent qui, à son tour, prépare l’avenir. Par ailleurs, sa crise ne peut 
être réduite à une simple perte de repères anciens. Elle résulte 
également d’une incapacité à penser et à instituer un avenir commun, 
projet dans lequel la prééminence jouerait un rôle de direction. Cette 
crise temporelle explique en partie la fragilisation des figures de 
supériorité traditionnelle, qu’il s’agisse de la famille, de l’école ou des 
institutions. Penser l’autorité dans sa relation au temps permet de 
saisir la complexité des enjeux actuels : non seulement il s’agit de 
restaurer un lien avec le passé, mais aussi d’inventer des formes 
nouvelles de hiérarchies capables de porter une vision partagée et 
dynamique vers l’avenir. 
 
Ainsi sa disparition est l’expression d’une crise qui, comme l’observe 
Pech (2001, p.112), s’identifie à une regrettable perte des valeurs de la 
société traditionnelle et une incapacité à donner un ordre et à recevoir 
en retour obéissance. Aussi, se décline-t-elle sous plusieurs aspects : 
déclin des appareils de contrôle social, relâchement de l’autorité 
personnelle, perte de vitesse de l’autorité religieuse, remise en 
question de l’autorité de l’État, de l’autorité du père au sein de la 
famille, de l’autorité de l’enseignant à l’école. Toutes ces situations 
dénotent de sa remise en cause dans la société. Elle traduit le 
dépérissement de la relation naturelle de commandement à obéissance 
entre l’adulte et l’enfant. Le fait que celle-ci n’est plus assurée est le 
symptôme le plus significatif de la crise. En outre, la disparition de 
l’autorité des relations interpersonnelles peut-elle être observée 
comme un mouvement d’arrachement au passé dans le savoir. En son 
sein, la source de la prépondérance n’est plus la tradition mais la 
raison. De fait, les penseurs de la modernité avancent des idées 
nouvelles. Ils insistent sur des notions comme l’esprit critique, le 
doute méthodique, le libre arbitre. Descartes (1994, p. 86) met en 
incertitude toutes les idées qu’il a reçues : « pour toutes les opinions 
que j’avais reçues jusque alors en ma créance, je ne pouvais mieux 
faire d’entreprendre une bonne fois de les en ôter ». Il rejette l’autorité 
en matière du savoir et affirme ne devoir retenir en son sein aucune 
croyance sans examen critique. Kant (1790, pp. 127-128) dans le 
même élan dénonce la paresse et la lâcheté avec laquelle nous nous 
remettons trop souvent à l’autorité d’un autre ; il en appelle, pour ce 
faire, à « penser par soi-même ». Cette entreprise se révèle nécessaire 
pour libérer l’homme des préjugés, de la superstition. Elle appelle la 
raison à ne jamais être passive. De même, Rousseau (1964, p. 182) se 
pose la question de savoir ce qu’est une autorité légitime et d’où elle 
vient. Sa réponse est celle du contrat social, cette forme d’association 
qui défend et protège de toute la force commune la personne et les 
biens de chaque associé. La source de la légitimité de tout rapport 
hiérarchique réside dans la loi qui exprime la volonté du peuple 
souverain.  
 
En somme, soutenir que le temps est un facteur d’autorité, c’est 
affirmer qu’elle ne peut exister en dehors de la temporalité. Elle est le 
fruit d’une longue et lente maturation. Au sein de la société Romaine, 
par exemple, elle n’est pas, comme le révèle Arendt (1972, p.160 ), 
une affaire de nouveaux venus par naissance, mais plutôt le fait d’une 
assemblée d’anciens, qui examine la conformité des actes du pouvoir 
avec les traditions de la ville. Dans la vie politique romaine donc, elle 
est l’affaire de personnes mûres et qui peuvent, de ce fait, prétendre à 
la gestion des affaires publiques : les adultes. Ainsi, l’idée du temps 
comme principe de l’autorité se retrouve chez les Romains pour qui 
l’auctoritas se déploie toujours dans le temps se situant, à en croire 
Revault d’Allonnes ( 2006, p. 28), en amont comme force de 
proposition et en aval comme élément de ratification, de validation 
d’une action.  Toutefois, lier le temps à l’autorité en faisant d’elle le 
noyau de la durée publique, ce n’est pas prétendre que le temps qui 
fait autorité est celui de l’ancestral. Si tel était le cas, elle disparaîtrait 
avec la tradition. C’est pour cette raison qu’elle n’est pas uniquement 
liée au passé mais aussi au futur. De cette manière, la crise de 
l’autorité ne procède pas seulement de l’arrachement à la précédence 

35482                          KOFFI Lopez Emmanuel Oscar, La problématique de l’autorité dans la philosophie de hannah arendt 
 



du passé ; elle se révèle aussi dans l’écroulement des projets du futur. 
Ainsi, l’autorité du présent a sa source aussi bien dans les valeurs du 
passé que dans les attentes de l’avenir. Que peut-on savoir de sa 
relation à la tradition et à la modernité ? 
 
L’autorité entre tradition et modernité: L’autorité occupe une 
place prépondérante dans l’organisation des sociétés humaines. 
Historiquement respectée, parfois sacrée, elle semble aujourd’hui, 
comme nous le constatons sans cesse au quotidien, remise en question 
par les évolutions culturelles, politiques et sociales. Entre une 
tradition qui la consacre et une modernité qui la discute, de tout point 
de vue, elle traverse une crise profonde. Faut-il y voir le signe d’un 
déclin ou d’une transformation nécessaire ? Pour le comprendre, il 
faudrait interroger son rapport à la tradition et à la modernité. Cette 
interrogation se révèle nécessaire pour mieux envisager les 
conséquences et les pistes de solution.  Dans les sociétés 
traditionnelles, la déférence repose sur des fondements religieux, 
sociaux ou moraux largement acceptés. Elle est perçue comme légale 
en raison de son ancrage dans une vision partagée du monde. Le chef, 
le prêtre, le parent ou l’enseignant occupe une place qui suscite 
respect, non par la contrainte, mais par la reconnaissance de son rôle. 
Dans la famille, les enfants ont de la considération pour leurs parents, 
les aînés bénéficient d’une attention naturelle. À l’école, le maître 
incarne le savoir et la discipline. Dans la sphère religieuse, l’autorité 
divine transmise par les prêtres ne se discute pas. À l’échelle 
politique, les leaders communautaires imposent leur idée sans 
résistance majeure, car leur légitimité repose sur une continuité 
culturelle. Cette estime, comme il serait loisible de le constater, jouit 
d’un large consensus, car elle s’inscrit dans une vision ordonnée du 
monde.  
 
Avec la modernité s’opère une sorte de rupture : l’homme moderne ne 
se contente plus d’obéir, il questionne, critique, débat. La montée de 
la démocratie, le développement des sciences, la transformation 
numérique, tout ceci bouleverse le rapport à l’autorité. Toutefois, le 
modernisme ne rejette pas la prépondérance en soi, mais elle refuse 
qu’elle soit fondée sur des principes non discutés. L’obéissance ne 
peut plus reposer uniquement sur la tradition ou la religion ; elle doit 
se justifier par la raison et l’intérêt commun, d’où la valorisation du 
débat public, de la transparence. L’autorité perd son évidence dans le 
monde moderne. Elle ne peut plus être imposée d’en haut : elle doit 
convaincre, se construire par le dialogue. Ce changement de 
paradigme ne va pas sans tensions. L’affaiblissement des formes 
traditionnelles de préséance engendre une crise de légitimité. La 
conséquence en est que les parents, les enseignants, les institutions 
religieuses ou politiques peinent parfois à se faire entendre. Cette 
crise d’influence au niveau social est interprétée comme une perte de 
repères, un déclin des valeurs. Sur le plan économique, la modernité 
technocratique marquée par la rationalisation du travail encore appelé 
taylorisme ou automatisation des tâches occasionne une 
déshumanisation des rapports sociaux, où l’autorité devient 
impersonnelle et purement fonctionnelle. Au niveau culturel, la 
mondialisation remet en cause les traditions locales, provoquant des 
conflits de valeurs et des malaises identitaires. Le rejet de certaines 
formes de suprématie pourrait aussi cacher une difficulté à transmettre 
les repères symboliques.  
 
Cette contribution s’inscrit dans le cadre théorique de la philosophie 
de l’éducation. Elle pourrait s’y tenir d’autant que ce champ de 
connaissance se propose d’élever le débat sur l’éducation à la rigueur 
de l’argumentation philosophique et utiliser les approches des 
systèmes philosophiques pour comprendre et résoudre les problèmes 
de l’éducation. Cette analyse répond à un besoin : se servir d’un 
procédé de la philosophie, la conceptualisation, pour fournir des 
éclaircissements à une préoccupation en lien avec l’école, les 
institutions politiques afin d’entrevoir des solutions.  Cette étude se 
révèle essentielle parce qu’elle se propose de traiter d’une notion en 
rapport avec des sujets comme la démocratie, l’égalité, la violence, le 
respect de la hiérarchie. Toutes ces questions sont des problématiques 
vives de ce début de siècle et sont ancrées dans l’actualité. Il ne s’agit 
aucunement de s’inscrire dans un effet de mode mais d’interroger un 
terme parfois utilisé abusivement sans compréhension réelle de sa 

signification pour apporter des clarifications. Dans cette production, 
gît le souci de problématisation pour pointer du doigt des 
contradictions, paradoxes, controverses que soulignent le fait de 
penser la perte de l’autorité pour entrevoir la nécessité de sa 
préservation pour la cohésion de la communauté. Il s’agit d’une 
analyse se basant sur des approches d’auteurs et de points de vue 
possible. L’objectif étant de faire corps avec cette exigence de la 
philosophie précisée par Wittgenstein : la philosophie n’est pas une 
théorie, mais une activité d’éclaircissement. Cette volonté ne renvoie-
t-elle pas à la méthode analytique ?  Compatible avec une diversité de 
mouvement et de doctrine, la méthode d’analyse, ainsi que le révèle 
Kayombo ( 2022, p. 26), constitue moins une école de pensée ou un 
paradigme théorique qu’un style de démarche intellectuelle : 
construire un langage logique, rigoureux à partir d’une critique des 
confusions ou mauvais usages du langage. De la sorte, son objet est 
constitué moins par les mots que par des concepts qu’il s’agit 
d’examiner, de déplier, d’expliciter, de clarifier, d’ordonner. Avec 
elle, il n’est point question de restaurer les formes anciennes de 
souveraineté, mais de penser une mode d’influence adaptée à notre 
époque, fondée sur des principes clairs : légitimité, transparence, 
compétence, capacité à fédérer. 
 
Au total, l’autorité véritable n’est ni la force ni la persuasion, mais 
une relation de reconnaissance mutuelle. Ainsi comprise, elle n’est pas 
l’ennemie de la liberté, mais sa condition. Au regard de sa disparition 
du monde moderne, sa refondation se pose comme exigence. Refonder 
l’autorité, c’est la restaurer ; c’est rétablir la confiance dans les 
institutions, renforcer les liens intergénérationnels, reconstruire un 
sens partagé du bien commun. C’est aussi sortir de l’opposition stérile 
entre tradition figée et modernité chaotique, pour inventer des formes 
nouvelles de responsabilité partagée. 
 

CONCLUSION 
 
En définitive, cette contribution s’interroge sur la notion d’autorité 
telle que pensée par Hannah Arendt, en la distinguant de la violence et 
de la persuasion. Elle ne repose ni sur la contrainte ni sur la 
discussion, mais sur une reconnaissance librement consentie et 
une légitimité historique. Elle suppose une continuité dans le temps et 
un lien de confiance entre celui qui commande et celui qui obéit. 
Contrairement à l’opinion commune qui l’associe à la domination, 
Arendt (1972, p. 123) la définit comme une aptitude reconnue sans 
usage de la coercition. Elle s’exerce dans un cadre où l’obéissance 
découle du respect et non de la peur ; elle repose sur un rapport de 
confiance, fondé sur la compétence, la fonction. Aussi serait-il 
possible d’établir un lien fondamental entre son origine, ses sources 
d’exercices et la temporalité. De fait, elle s’enracine dans le passé, la 
tradition, la mémoire collective et s’oriente vers le futur, la 
transmission, la stabilité sociale. Sa disparition dans le monde 
moderne s’explique par une rupture du fil de la tradition et 
une incapacité à projeter un avenir commun. Sa crise est marquée par 
la perte simultanée des repères du passé et des perspectives d’avenir.  
 
Corrélativement, la modernité démocratique, comme le soulignent 
Kerlan et al. (2021, p. 17), est indissociable d’ « un affaissement de 
l’autorité, touchant ce qu’elle peut être, sa définition, et les manières 
dont elle peut s’exercer, ses formes pratiques ». L’époque moderne en 
valorisant la rationalité critique a entraîné une désacralisation des 
formes traditionnelles d’influence que sont la famille, l’école, la 
religion, la politique. L’individu moderne ne se contente plus d’obéir, 
il veut comprendre, débattre, choisir. Si cette évolution a permis une 
plus grande liberté, elle a aussi engendré un problème de défiance 
envers les institutions. L’autorité, désormais fragilisée, doit se 
reconstruire sur de nouveaux fondements.  Notre objectif à travers 
cette étude n’est nullement de militer en faveur d’un retour aux formes 
anciennes de normes, mais plutôt de soutenir une refondation adaptée 
à la modernité. L’autorité doit reposer sur la légitimité, la compétence, 
la transparence; elle a l’obligation de renouer le dialogue entre 
générations, restaurer la confiance pour redonner sens à la vie en 
communauté. La philosophie arendtienne est à ce titre d’un apport 
indéniable car elle permet de se rendre à l’évidence que l’autorité est 

35483                           International Journal of Current Research, Vol. 17, Issue, 11, pp.35481-35484, November, 2025 
 



une relation de reconnaissance fondée sur le temps, la tradition et la 
responsabilité. Sa crise dans la modernité résulte de la rupture du lien 
entre le passé et le futur. Sa restauration n’implique-t-elle pas 
de réconcilier héritage et innovation, mémoire et projet, afin de 
préserver la cohésion sociale ?  
 

REFERENCES 
 
ARENDT Hannah, 1972. La crise de la culture, traduit de l’anglais 

sous la direction de Patrick Lévy, Paris, Gallimard, coll. Folio  
essais. 

CIJIKA KAYOMBO Chrysostome, 2022. Analyse systémique et   
axiologique appliquée à la pratique de la philosophie de   
l’éducation, préface de Jean-François Dupeyron, Paris,   
L’Harmattan, coll. Question contemporaines. 

DE TOCQUEVILLE Alexis, 1961. De La démocratie en Amérique II,  
Paris, Gallimard. 

DESCARTES René, 1991, Discours de la méthode suivi de la   
Dioptrique, Paris, Gallimard, coll. Folio essais. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

KANT Emmanuel, 1790. Critique de la faculté de juger, traduction de  
Alexis Philonenko, Paris, Vrin. 

KERLAN Alain et KOLLY Bérengère, 2021. Dictionnaire de la   
philosophie de l’éducation. Notions essentielles, Paris, ESF  
Sciences humaines, coll. Pédagogies.  

LALANDE André, 1999, Dictionnaire technique et critique de la   
philosophie, Paris, PUF, coll. Quadrige.  

KOJÈVE, Alexandre, 2004. La notion de l’autorité, Paris, Gallimard,  
coll. Bibliothèque des idées.  

PECH Thierry, 2001. La discipline ennemie ou alliée du libéralisme ?  
L’école cas d’école, Paris, Gallimard.  

REVAULT D’ALLONNES Myriam, 2006, Le pouvoir des  
commencements. Essai sur l’autorité, Paris, Seuil, coll. Points  
essais. 

ROUSSEAU Jean Jacques, 1964. Du contrat social, texte établi,  
présenté et annoté par Robert Derathé, Paris, Gallimard, coll.  
Folio essais.  

 

 
 

35484                           KOFFI Lopez Emmanuel Oscar, La problématique de l’autorité dans la philosophie de hannah arendt 
 

******* 


