Available online at http://www.journalcra.com

INTERNATIONAL JOURNAL
OF CURRENT RESEARCH

International Journal of Current Research
Vol. 17, Issue, 11, pp.35481-35484, November, 2025
DOI: https://doi.org/10.24941/ijcr.49584.11.2025

RESEARCH ARTICLE

LA PROBLEMATIQUE DE L’AUTORITE DANS LA PHILOSOPHIE DE HANNAH ARENDT

*KOFFI Lopez Emmanuel Oscar

ISSN: 0975-833X

Ecole Normale Supérieure d’Abidjan, Céte d'Ivoire

ARTICLE INFO ABSTRACT

Article History:

Received 17" August, 2025

Received in revised form

18™ September, 2025

Accepted 14™ October, 2025
Published online 30" November, 2025

Keywords:

Associé au pouvoir et a la violence, 1’autorité est un concept qui mérite d’étre examiné. Pour Arendt
(1972, p. 123), elle ne reléve ni de la contrainte ni de la persuasion ; elle repose sur une forme de
reconnaissance qui s’inscrit dans une continuité historique. Les Temps Modernes sont marqués par un
processus de désacralisation des sources traditionnelles de la relation de commandement a obéissance
entrainant une crise de ses formes d’exercice. Cette contribution se situe dans le cadre théorique de la
philosophie de 1’éducation et se propose d’interroger les conditions d’une autorité légitime. Il sera
question d’analyser les facteurs ayant conduit a son érosion dans les sociétés modernes pour mieux
entrevoir des pistes de solutions. Cette étude en mobilisant la méthode analytique, vise a comprendre
les dynamiques qui relient la crise de la prééminence a des phénomeénes comme la montée des
incivilités, la défiance des institutions. L’objectif est de réfléchir aux modalités de préservation des
hiérarchies pour le bon fonctionnement et la cohésion de la collectivité.

Autorité, Crise,
Politique, Tradition, Modernité.

*Corresponding author:
KOFFI Lonez Emmanuel Oscar

Copyright©2025, KOFFI Lopez Emmanuel Oscar. 2025. This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License, which
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.

Citation: KOFFI Lopez Emmanuel Oscar, 2025. “La problématique de ’autorité dans la philosophie de hannah arendt”. International Journal of Current

Research, 17, (11), 35481-35484.

INTRODUCTION

L’autorité constitue une forme particuliere de relation sociale,
distincte a la fois de la contrainte et de la persuasion. Si elle implique
une obéissance, celle-ci ne repose ni sur la peur ni sur un assentiment
négocié, mais sur une reconnaissance implicite de la légitimité de
celui qui la détient. Chez Arendt (1972, p. 123), elle ne s’exerce que
dans un cadre ou elle est acceptée sans recours a la force et a la
discussion: elle suppose une structure hiérarchique stable et une
tradition qui en fonde la validité. Dans cette perspective, elle ne peut
étre réduite a la domination puisqu’elle repose sur un accord tacite
entre gouvernant et gouverné, accord souvent enraciné dans une
continuité historique ou institutionnelle. Lalande (1999, p. 102),
I’entrevoit comme « une supériorité ou un ascendant personnel en
vertu duquel on se fait croire, obéir, respecter, on impose au jugement,
a la volonté, au sentiment d’autrui ». Cette représentation met en
évidence sa double dimension: d’une part, une valeur reconnue sans
recours a la coercition, d’autre part, une influence sur autrui, capable
de s’imposer sans confrontation. Loin de relever d’une simple relation
hégémonique, elle implique une structure relationnelle fondée sur la
confiance, la compétence percue, comme le révele Arendt (1972, p.
143), a travers des figures classiques telles que le berger face au
troupeau, le médecin face au malade, le maitre face a 1’esclave. Ces
modeles illustrent non pas des rapports de force, mais des situations ou
le savoir, le role ou la fonction sociale conférent une légitimité a I’acte
d’un individu sur un autre. L’autorité se manifeste comme un cadre
d’action, qui oriente les comportements sans nécessiter d’imposition
explicite. Aussi, sa compréhension ne peut-elle se passer d’une
réflexion sur la dimension temporelle. Elle a sa source dans le passé,
la tradition, la mémoire collective et cherche a se projeter dans
I’avenir a travers la transmission de normes et valeurs pour une
stabilité sociale. D¢s lors, interroger son essence n’implique-t-il pas de
comprendre comment les mutations contemporaines notamment la

crise des institutions, la montée de I’individualisme, ou encore la
transformation numérique affectent sa perception, son exercice et sa
reconnaissance? Qu’est-ce 1’autorité ? Que peut-on savoir de sa
relation au temps ? Pourquoi, a I’heure actuelle, se présente-t-elle
comme une exigence indéniable ?

Du sens arendtien de I’autorité: De 1’avis général, I’autorité a partie
liée avec la force et la violence. Elle serait la capacité dont dispose
quelques personnes a contraindre leur semblable afin d’obtenir d’eux
soumission. Dans ce contexte, elle s’identifie a I’absolutisme et se
donne a voir comme le pouvoir d’en imposer aux autres par I’usage
de la force. Elle s’appuie sur I’argument suivant lequel si la violence
remplit la méme fonction que 1’autorité, a savoir faire obéir les gens
alors la violence est ’autorité. Si pour le sens commun, 1’ordre
hiérarchique s’assimile a la contrainte, pour Arendt (1972, p. 123), il
n’en est rien: « l'autorité exclut I’'usage de moyens extérieurs de
coercition ; 1a ou la force est employée, 1’autorité proprement dite a
échoué ».

La relation de supériorité se présente comme le contraire de
I’égalitarisme, du despotisme totalitaire. Elle n’est pas réductible,
comme le signifient Kerlan et al. (2021, p. 17), & « un statut institué
elle ne se confond pas avec le pouvoir, la possibilité de contraindre
légalement ». Elle n’est pas non plus 1’exercice abusif d’une puissance
sur autrui, 1’autoritarisme ». Parce que I’autorité exclut la contrainte
physique, elle n’est ni la brutalité ni la domination. Cependant, elle
n’est pas que le contraire de la barbarie; elle se définit également en
opposition a la persuasion: « L’autorité est incompatible avec la
persuasion qui présuppose 1’égalité et opére par un processus
d’argumentation. La ol on a recours a des arguments, 1’autorité est
laissée de coté (Arendt, 1972, p. 123) ». Ainsi, I’inégalité naturelle se
présente comme le contraire de la manipulation. En ce sens, le recours



35482

KOFFI Lopez Emmanuel Oscar, La problématique de I’autorité dans la philosophie de hannah arendt

a l’argumentation est symptomatique de sa disparition puisqu’elle
n’est soluble ni dans le fait de séduire ni dans celui de convaincre ;
elle doit plutot respecter la liberté de celui auquel elle s’adresse.

Les contraires de 1’autorité sont connus. Ce sont, d’une part, la
contrainte par la force et, d’autre part, la persuasion par les arguments.
Ces perceptions sont négatrices de son essence ; elles ne disent pas son
identité réelle, mais plutdt ce qu’elle n’est pas : I’autorité n’est ni la
force ni la persuasion. Ces interprétations sont incapables de préciser
sa nature. Que peut-on savoir concrétement de son caractére ?

Chez Kojeve (2004, p. 58), I’autorité désigne « la possibilité qu’a un
agent d’agir sur les autres sans que ces autres réagissent sur lui tout en
étant capables de la faire ». Elle met en relation, comme 1’entrevoit
Arendt (1972), deux catégories de personnes : d’une part celles qui
commandent et de ’autre celles qui obéissent. Toutefois, 1’obéissance
qu’elle implique est une sujétion librement consentie. De ce fait, elle
réside dans la capacité a exercer sur un autre une influence sans subir
le revers de celle-ci. Elle est une relation qui unit deux consciences
liées soit par la confiance soit par la hiérarchie des rapports. A titre
d’exemple, il serait possible de citer la relation du troupeau au berger,
du timonier d’un navire au passager, du médecin au patient, de
I’enseignant a I’¢léve. Dans tous ces exemples, comme le fait
remarquer Arendt (1972, p. 143), ou bien le savoir du spécialiste
inspire confiance de sorte que ni la force ni la persuasion ne sont
nécessaires pour obtenir ’assentiment ou bien celui qui obéit et celui
qui commande appartiennent a deux catégories d’étre complétement
différentes dont ’un est déja implicitement assujetti a I’autre.

L’autorité, pour tout dire, est un phénoméne social qui suppose une
relation entre deux termes au moins. Sa caractéristique est de ne
rencontrer aucune opposition de la part de ceux vers qui elle est
orientée. C’est pourquoi elle apparait comme un ascendant en vertu
duquel on impose a la volonté, au jugement d’autrui. Elle doit étre,
cependant, distinguée de la domination, puisqu’elle n’est pas un
rapport de force, une capacité a imposer 1’obéissance par la contrainte,
mais plutét une prédisposition a obtenir une soumission volontaire,
sans utiliser la coercition ni ouvrir des discussions pour négocier des
ordres. En négociant, on se place sur un plan d’égalité¢ annulant le
rapport hiérarchique essentiel a son déploiement. Une autorité qui se
considére comme tenue de donner des raisons est déja affaiblie.

En somme, tout rapport hiérarchique ne repose ni sur la force brutale
qui est domination et abus de pouvoir ni sur la discussion qui implique
un lien d’égalité. Elle est un droit de commandé accepté, tenu pour
légitime. Elle suppose une reconnaissance entre celui qui obéit et celui
qui commande. C’est ce que souligne Arendt (1972, p.123) lorsqu’elle
affirme que dans la relation d’autorité, les deux termes ont quelque
chose de commun. Ils reconnaissent la justesse d’un ordre ou chacun a
d’avance sa place fixée. C’est pourquoi elle se présente comme
I’attribut d’une influence légitime ; elle est ce supplément qui la fonde
et conduit a son acceptation. Que peut-on savoir de sa relation au
temps ?

L’autorité et la temporalité: L’étude du concept d’autorité dans la
philosophie de Hannah Arendt met en lumiére une dimension
essentielle souvent négligée : la relation entre autorité et temporalité.
De son point de vue, I’autorité ne saurait exister en dehors du temps ;
elle s’enracine dans une continuité historique. Sa crise dans les
sociétés contemporaines, fréquemment analysée comme une rupture
du fil de la tradition, peut étre comprise tel un affaiblissement des
liens avec le passé, notamment une désaffection envers les traditions
et les institutions qui fondaient autrefois le bon droit de la préséance.
La tradition, en tant que transmission ininterrompue de normes et de
valeurs, constitue le socle sur lequel repose sa reconnaissance. Dés
lors que celle-ci est remise en cause, elle perd sa base historique et,
avec elle, sa capacité a se maintenir. Mais Arendt ne réduit pas la
notion a une simple répétition du passé. Elle insiste également sur son
orientation vers I’avenir : ’autorité ne se limite pas a ce qui a été, mais
doit aussi projeter une espérance de stabilité pour les générations
futures. Ainsi, elle est doublement ancrée dans le temps, a la fois
mémoire du passé et anticipation du futur.

Cette double temporalité est illustréé dans la conception romaine de
Vauctoritas : «’auctores imperii Romanii conditoresque, 1’autorité
des fondateurs, est toujours dérivée des anciens qui I’ont obtenue par
héritage de ceux qui ont posé les fondations pour toutes les choses a
venir, les ancétres Arendt (1972, p.160) ». L’autorité, en ce sens, se
déploie dans une temporalité dialectique ou le passé légitime le
présent qui, a son tour, prépare ’avenir. Par ailleurs, sa crise ne peut
étre réduite a une simple perte de repéres anciens. Elle résulte
également d’une incapacité a penser et a instituer un avenir commun,
projet dans lequel la prééminence jouerait un réle de direction. Cette
crise temporelle explique en partic la fragilisation des figures de
supériorité traditionnelle, qu’il s’agisse de la famille, de 1’école ou des
institutions. Penser 1’autorité dans sa relation au temps permet de
saisir la complexité des enjeux actuels : non seulement il s’agit de
restaurer un lien avec le passé, mais aussi d’inventer des formes
nouvelles de hiérarchies capables de porter une vision partagée et
dynamique vers I’avenir.

Ainsi sa disparition est I’expression d’une crise qui, comme 1’observe
Pech (2001, p.112), s’identifie a une regrettable perte des valeurs de la
société traditionnelle et une incapacité a donner un ordre et a recevoir
en retour obéissance. Aussi, se décline-t-elle sous plusieurs aspects :
déclin des appareils de contrdle social, relachement de l’autorité
personnelle, perte de vitesse de l’autorité religieuse, remise en
question de I’autorité de 1’Etat, de 1’autorité du pére au sein de la
famille, de I’autorité de 1’enseignant a 1’école. Toutes ces situations
dénotent de sa remise en cause dans la société. Elle traduit le
dépérissement de la relation naturelle de commandement a obéissance
entre ’adulte et ’enfant. Le fait que celle-ci n’est plus assurée est le
symptome le plus significatif de la crise. En outre, la disparition de
I’autorit¢ des relations interpersonnelles peut-elle étre observée
comme un mouvement d’arrachement au passé dans le savoir. En son
sein, la source de la prépondérance n’est plus la tradition mais la
raison. De fait, les penseurs de la modernité avancent des idées
nouvelles. Ils insistent sur des notions comme 1’esprit critique, le
doute méthodique, le libre arbitre. Descartes (1994, p. 86) met en
incertitude toutes les idées qu’il a regues : « pour toutes les opinions
que j’avais regues jusque alors en ma créance, je ne pouvais mieux
faire d’entreprendre une bonne fois de les en 6ter ». Il rejette 1’autorité
en matiere du savoir et affirme ne devoir retenir en son sein aucune
croyance sans examen critique. Kant (1790, pp. 127-128) dans le
méme élan dénonce la paresse et la lacheté avec laquelle nous nous
remettons trop souvent a 1’autorité d’un autre ; il en appelle, pour ce
faire, & « penser par soi-méme ». Cette entreprise se révele nécessaire
pour libérer I’homme des préjugés, de la superstition. Elle appelle la
raison a ne jamais étre passive. De méme, Rousseau (1964, p. 182) se
pose la question de savoir ce qu’est une autorité 1égitime et d’ou elle
vient. Sa réponse est celle du contrat social, cette forme d’association
qui défend et protége de toute la force commune la personne et les
biens de chaque associé. La source de la l1égitimité de tout rapport
hiérarchique réside dans la loi qui exprime la volonté du peuple
souverain.

En somme, soutenir que le temps est un facteur d’autorité, c’est
affirmer qu’elle ne peut exister en dehors de la temporalité. Elle est le
fruit d’'une longue et lente maturation. Au sein de la société Romaine,
par exemple, elle n’est pas, comme le révele Arendt (1972, p.160 ),
une affaire de nouveaux venus par naissance, mais plutot le fait d’une
assemblée d’anciens, qui examine la conformité des actes du pouvoir
avec les traditions de la ville. Dans la vie politique romaine donc, elle
est I’affaire de personnes miires et qui peuvent, de ce fait, prétendre a
la gestion des affaires publiques : les adultes. Ainsi, ’idée du temps
comme principe de 1’autorité se retrouve chez les Romains pour qui
Iauctoritas se déploie toujours dans le temps se situant, & en croire
Revault d’Allonnes ( 2006, p. 28), en amont comme force de
proposition et en aval comme élément de ratification, de validation
d’une action. Toutefois, lier le temps a I’autorité en faisant d’elle le
noyau de la durée publique, ce n’est pas prétendre que le temps qui
fait autorité est celui de I’ancestral. Si tel était le cas, elle disparaitrait
avec la tradition. C’est pour cette raison qu’elle n’est pas uniquement
liée au passé mais aussi au futur. De cette maniére, la crise de
’autorité ne procéde pas seulement de I’arrachement a la précédence



35483

International Journal of Current Research, Vol. 17, Issue, 11, pp.35481-35484, November, 2025

du passé ; elle se révele aussi dans 1’écroulement des projets du futur.
Ainsi, I’autorité du présent a sa source aussi bien dans les valeurs du
passé que dans les attentes de I’avenir. Que peut-on savoir de sa
relation a la tradition et a la modernité ?

L’autorité entre tradition et modernité: L’autorit¢ occupe une
place prépondérante dans 1’organisation des sociétés humaines.
Historiquement respectée, parfois sacrée, elle semble aujourd’hui,
comme nous le constatons sans cesse au quotidien, remise en question
par les évolutions culturelles, politiques et sociales. Entre une
tradition qui la consacre et une modernité qui la discute, de tout point
de vue, elle traverse une crise profonde. Faut-il y voir le signe d’un
déclin ou d’une transformation nécessaire ? Pour le comprendre, il
faudrait interroger son rapport a la tradition et a la modernité. Cette
interrogation se révele nécessaire pour mieux envisager les
conséquences et les pistes de solution.  Dans les sociétés
traditionnelles, la déférence repose sur des fondements religieux,
sociaux ou moraux largement acceptés. Elle est percue comme légale
en raison de son ancrage dans une vision partagée du monde. Le chef,
le prétre, le parent ou l’enseignant occupe une place qui suscite
respect, non par la contrainte, mais par la reconnaissance de son role.
Dans la famille, les enfants ont de la considération pour leurs parents,
les ainés bénéficient d’une attention naturelle. A I’école, le maitre
incarne le savoir et la discipline. Dans la sphére religieuse, 1’autorité
divine transmise par les prétres ne se discute pas. A D’échelle
politique, les leaders communautaires imposent leur idée sans
résistance majeure, car leur 1égitimité repose sur une continuité
culturelle. Cette estime, comme il serait loisible de le constater, jouit
d’un large consensus, car elle s’inscrit dans une vision ordonnée du
monde.

Avec la modernité s’opere une sorte de rupture : I’homme moderne ne
se contente plus d’obéir, il questionne, critique, débat. La montée de
la démocratie, le développement des sciences, la transformation
numérique, tout ceci bouleverse le rapport a I’autorité. Toutefois, le
modernisme ne rejette pas la prépondérance en soi, mais elle refuse
qu’elle soit fondée sur des principes non discutés. L’obéissance ne
peut plus reposer uniquement sur la tradition ou la religion ; elle doit
se justifier par la raison et 1’intérét commun, d’ou la valorisation du
débat public, de la transparence. L’autorité perd son évidence dans le
monde moderne. Elle ne peut plus étre imposée d’en haut : elle doit
convaincre, se construire par le dialogue. Ce changement de
paradigme ne va pas sans tensions. L’affaiblissement des formes
traditionnelles de préséance engendre une crise de légitimité. La
conséquence en est que les parents, les enseignants, les institutions
religieuses ou politiques peinent parfois a se faire entendre. Cette
crise d’influence au niveau social est interprétée comme une perte de
repéres, un déclin des valeurs. Sur le plan économique, la modernité
technocratique marquée par la rationalisation du travail encore appelé
taylorisme ou automatisation des tiches occasionne une
déshumanisation des rapports sociaux, ou l’autorité devient
impersonnelle et purement fonctionnelle. Au niveau culturel, la
mondialisation remet en cause les traditions locales, provoquant des
conflits de valeurs et des malaises identitaires. Le rejet de certaines
formes de suprématie pourrait aussi cacher une difficulté a transmettre
les repéres symboliques.

Cette contribution s’inscrit dans le cadre théorique de la philosophie
de 1’éducation. Elle pourrait s’y tenir d’autant que ce champ de
connaissance se propose d’¢lever le débat sur 1’éducation a la rigueur
de l’argumentation philosophique et utiliser les approches des
systémes philosophiques pour comprendre et résoudre les problémes
de I’éducation. Cette analyse répond a un besoin : se servir d’un
procédé de la philosophie, la conceptualisation, pour fournir des
éclaircissements a une préoccupation en lien avec 1’école, les
institutions politiques afin d’entrevoir des solutions. Cette étude se
révele essentielle parce qu’elle se propose de traiter d’une notion en
rapport avec des sujets comme la démocratie, 1’égalité, la violence, le
respect de la hiérarchie. Toutes ces questions sont des problématiques
vives de ce début de siécle et sont ancrées dans ’actualité. Il ne s’agit
aucunement de s’inscrire dans un effet de mode mais d’interroger un
terme parfois utilis¢ abusivement sans compréhension réelle de sa

signification pour apporter des clarifications. Dans cette production,
git le souci de problématisation pour pointer du doigt des
contradictions, paradoxes, controverses que soulignent le fait de
penser la perte de D’autorité pour entrevoir la nécessité de sa
préservation pour la cohésion de la communauté. Il s’agit d’une
analyse se basant sur des approches d’auteurs et de points de vue
possible. L’objectif étant de faire corps avec cette exigence de la
philosophie précisée par Wittgenstein : la philosophie n’est pas une
théorie, mais une activité d’éclaircissement. Cette volonté ne renvoie-
t-elle pas a la méthode analytique ? Compatible avec une diversité de
mouvement et de doctrine, la méthode d’analyse, ainsi que le révéle
Kayombo ( 2022, p. 26), constitue moins une école de pensée ou un
paradigme théorique qu’un style de démarche intellectuelle :
construire un langage logique, rigoureux a partir d’une critique des
confusions ou mauvais usages du langage. De la sorte, son objet est
constitué moins par les mots que par des concepts qu’il s’agit
d’examiner, de déplier, d’expliciter, de clarifier, d’ordonner. Avec
elle, il n’est point question de restaurer les formes anciennes de
souveraineté, mais de penser une mode d’influence adaptée a notre
époque, fondée sur des principes clairs : 1égitimité, transparence,
compétence, capacité a fédérer.

Au total, I’autorité véritable n’est ni la force ni la persuasion, mais
une relation de reconnaissance mutuelle. Ainsi comprise, elle n’est pas
I’ennemie de la liberté, mais sa condition. Au regard de sa disparition
du monde moderne, sa refondation se pose comme exigence. Refonder
P’autorité, c’est la restaurer; c’est rétablir la confiance dans les
institutions, renforcer les liens intergénérationnels, reconstruire un
sens partagé du bien commun. C’est aussi sortir de I’opposition stérile
entre tradition figée et modernité chaotique, pour inventer des formes
nouvelles de responsabilité partagée.

CONCLUSION

En définitive, cette contribution s’interroge sur la notion d’autorité
telle que pensée par Hannah Arendt, en la distinguant de la violence et
de lapersuasion. Elle ne repose ni sur la contrainte ni sur la
discussion, mais sur une reconnaissance librement consentie et
une légitimité historique. Elle suppose une continuité dans le temps et
un lien de confiance entre celui qui commande et celui qui obéit.
Contrairement & I’opinion commune qui 1’associe a la domination,
Arendt (1972, p. 123) la définit comme une aptitude reconnue sans
usage de la coercition. Elle s’exerce dans un cadre ou 1’obéissance
découle du respect et non de la peur; elle repose sur un rapport de
confiance, fondé sur la compétence, la fonction. Aussi serait-il
possible d’établir un lien fondamental entre son origine, ses sources
d’exercices et la temporalité. De fait, elle s’enracine dans le passé, la
tradition, la mémoire collective et s’oriente vers le futur, la
transmission, la stabilité sociale. Sa disparition dans le monde
moderne s’explique par unerupture du fil de la tradition et
une incapacité a projeter un avenir commun. Sa crise est marquée par
la perte simultanée des repéres du passé et des perspectives d’avenir.

Corrélativement, la modernité démocratique, comme le soulignent
Kerlan et al. (2021, p. 17), est indissociable d’ « un affaissement de
’autorité, touchant ce qu’elle peut étre, sa définition, et les maniéres
dont elle peut s’exercer, ses formes pratiques ». L’époque moderne en
valorisant la rationalité critique a entrainé une désacralisation des
formes traditionnelles d’influence que sont la famille, 1’école, la
religion, la politique. L’individu moderne ne se contente plus d’obéir,
il veut comprendre, débattre, choisir. Si cette évolution a permis une
plus grande liberté, elle a aussi engendré un probléme de défiance
envers les institutions. L’autorité, désormais fragilisée, doit se
reconstruire sur de nouveaux fondements. Notre objectif & travers
cette étude n’est nullement de militer en faveur d’un retour aux formes
anciennes de normes, mais plutot de soutenir une refondation adaptée
a la modernité. L’autorité doit reposer sur la légitimité, la compétence,
la transparence; elle a 1’obligation de renouer le dialogue entre
générations, restaurer la confiance pour redonner sens a la vie en
communauté. La philosophie arendtienne est a ce titre d’un apport
indéniable car elle permet de se rendre a I’évidence que 1’autorité est



35484

KOFFI Lopez Emmanuel Oscar, La problématique de I’autorité dans la philosophie de hannah arendt

une relation de reconnaissance fondée sur le temps, la tradition et la
responsabilité. Sa crise dans la modernité résulte de la rupture du lien
entre le passé et le futur. Sa restauration n’implique-t-elle pas
de réconcilier héritage et innovation, mémoire et projet, afin de
préserver la cohésion sociale ?

REFERENCES

ARENDT Hannah, 1972. La crise de la culture, traduit de 1’anglais
sous la direction de Patrick Lévy, Paris, Gallimard, coll. Folio
essais.

CIJIKA KAYOMBO Chrysostome, 2022. Analyse systémique et
axiologique appliquée a la pratique de la philosophie de
I’éducation, préface de Jean-Frangois Dupeyron, Paris,
L’Harmattan, coll. Question contemporaines.

DE TOCQUEVILLE Alexis, 1961. De La démocratic en Amérique I,
Paris, Gallimard.

DESCARTES René, 1991, Discours de la méthode suivi de la
Dioptrique, Paris, Gallimard, coll. Folio essais.

KANT Emmanuel, 1790. Critique de la faculté de juger, traduction de
Alexis Philonenko, Paris, Vrin.

KERLAN Alain et KOLLY Bérengére, 2021. Dictionnaire de la
philosophie de 1’éducation. Notions essentielles, Paris, ESF
Sciences humaines, coll. Pédagogies.

LALANDE André, 1999, Dictionnaire technique et critique de la
philosophie, Paris, PUF, coll. Quadrige.

KOJEVE, Alexandre, 2004. La notion de I’autorité, Paris, Gallimard,
coll. Bibliothéque des idées.

PECH Thierry, 2001. La discipline ennemie ou alliée du libéralisme ?
L’école cas d’école, Paris, Gallimard.

REVAULT D’ALLONNES Myriam, 2006, Le pouvoir des
commencements. Essai sur ’autorité, Paris, Seuil, coll. Points
essais.

ROUSSEAU Jean Jacques, 1964. Du contrat social, texte établi,
présenté et annoté par Robert Derathé, Paris, Gallimard, coll.
Folio essais.

skeoskeoskoskoskoskosk



